**КАК ЧИТАТЬ СВЯЩЕННОЕ ПИСАНИЕ? ПИСЬМО БРАТУ**

Дорогой брат! Я пишу это письмо, отвечая на вопрос, как читать Священное Писание? Скорее всего, ты ждешь такого ответа, который мог бы стать закладкой с подсказкой в твоей Библии.

Я же хочу сначала обратить твое внимание на то, что слова из Библии ты слышишь во время каждой Божественной литургии. По воскресеньям, а порой и в будни, их объясняют во время гомилии (проповеди). И тебе должно быть известно, что слова, которые произносит чтец или священник, - это слова самого Христа, Он сам таинственным образом обращается к тебе. И ты, вместе со всеми участниками евхаристического собрания приветствуешь Его словами:
- Слава Тебе, Господи, слава Тебе!

Во время больших праздников литургическим знаком нашей веры в присутствие Христа являются горящие свечи, которые держат свещеносцы, и кадильный дым. Они символизируют радостную тайну: «Здесь между нами Тот, Кто является светом мира». Ему принадлежит слава и честь.

Когда начинается Литургия Слова, ты весь обратишься в слух. И порой может случиться, что внезапно ты почувствуешь, как «слово Божие живо и действенно и острее всякого меча обоюдоострого: оно проникает до разделения души и духа, составов и мозгов, и судит помышления и намерения сердечные. И нет твари, сокровенной от Него, но все обнажено и открыто перед очами Его: Ему дадим отчет» (Евр. 4. 12-13).

У того, кто лично испытал истинность этих слов, раз за разом появляется желание самому заглянуть в услышанную в храме книгу. И вот дома ты берешь в руки Библию, открываешь ее и начинаешь читать.

Но если ты читаешь в полном одиночестве, возможно ли все правильно понять? Ответ звучит: «Да»! Однако у тебя должно быть желание понять Священное Писание так, как Бог хочет, чтобы оно было понято т. е. так, как понимает его единая, святая, соборная и апостольская Церковь. Таинственным образом ты услышишь голоса великих святителей, Вселенских соборов и святых, слова которых направят тебя. Ты начнешь чувствовать, какой перевод правилен, а какой ошибочен. Иначе говоря, всякий раз, когда ты, собираясь читать Священное Писание, возбудишь в себе акт веры во все, что Бог объявил, а Церковь сделала предметом своей веры, Святой Дух осенит тебя светом, который рассеет твои сомнения. Ведь именно Он является главным автором читаемых тобою текстов, а потому лучше всех поможет тебе избежать ошибок.

Порой ты можешь почувствовать, что словно какая-то баррикада преграждает тебе путь к пониманию прочитанного. Знай, что это также действие Святого Духа, Духа истины. Он хочет утихомирить твою гордыню, рождающуюся от искушения считать себя самодостаточным в мудрости; хочет пригласить тебя на встречу с теми, для кого Священное Писание стало предметом многолетних научных исследований в известных университетах (в Люблине, Кракове, Риме). Эти люди работают, чтобы помочь тебе!

Те, кто регулярно читают Библию, говорят, что огромной помощью в индивидуальном чтении являются люди, которые часто собираются, чтобы вместе читать Священное Писание и рассуждать о прочитанном.

Мотивы, побуждающие этих людей встречаться, трудно назвать естественными - они приходят, потому что ними движет любовь к Иисусу Христу. Поэтому на этих встречах он одаривает их как своим присутствием, так и благодатью Святого Духа, ведь написано: «Где двое или трое собраны во имя Мое, там и Я посреди них» (Мф. 18. 20).

Иисус, согласно своему же обетованию, исполнит все, о чем на этой встрече Его просят (Мф. 18. 19), особенно, если эта просьба касается даров Святого Духа (Лк. 11. 13).

Активное участие в библейских встречах помогает нам увидеть то, на что ранее мы бы не обратили внимание, пробуждает спящую до сих пор жажду познания.

Вернемся, однако, к самостоятельному чтению Священного Писания. Я могу дать тебе подсказку, которую христиане, ежедневно обращающиеся к святому тексту, передавали на протяжении веков.

Чтобы наше чтение Божьего Слова принесло свои результаты, лучше, чтобы оно осуществлялось в четыре этапа. По-латыни они называются:

 **Lectio** – набожное чтение;
**Meditatio** – размышление над тем, что Бог хочет сказать мне посредством своего текста;
**Oratio** – молитва под влиянием Божьего Слова;
**Contemplatio et actio** – созерцание и действие.

**1. LECTIO**

Найди дома удобное для себя место, где никто не будет тебе мешать, преклони колени «перед Отцом твоим, видящим тайное» (Мф. 6. 6) и попроси помощи:

**Поспеши, Боже, избавить меня, поспеши, Господи, на помощь мне! (Пс. 69. 2). Ниспошли премудрость Твою от святых небес и от престола славы Твоей ниспошли ее, чтобы она споспешествовала мне в трудах моих, и чтобы я знал, что благоугодно пред Тобою. Аминь (Прем. 9. 10).**

Молитва перед чтением должна быть короткой и желательно всегда одной и той же, чтобы ее можно было легко вспомнить в минуту переутомления.

Теперь садись и читай. (Очень важно, как ты сидишь во время чтения Библии. Твоя позиция должна выражать уважение к тексту. Сядь прямо и сосредоточься. Развалившись в кресле труднее будет услышать Божий голос).

Читай медленно, не торопись, размышляй, обращай внимание на сноски в тексте. Если ты чего-либо не понимаешь, не переживай, иди дальше. Посвяти немного больше внимания тому, что привлекло твое внимание.

Чтение Библии должно стать «железным пунктом» в плане твоего дня. Такое постоянство играет решающее значение. Посвяти этому 5, 10, 15 минут в день, полчаса - сколько сможешь, но верно держись принятого решения. Лукавый дух будет нашептывать тебе, читать все меньше и меньше, пока ты совсем не перестанешь. Но ты, зная об этом, будь постоянен! И увидишь, как это малое усилие воли поможет преодолеть соблазн искусителя и приблизит тебя к Богу.

Иногда я задумываюсь, что мне самому помогает сохранить «верность» чтению и могу дать еще одну подсказку - всегда клади Библию на одно и то же место с закладкой на том месте, где ты остановился. И Библия будет ждать тебя. Кстати, по традиции, на Библию не кладут других предметов или книг.

**2. MEDITATIO**

Когда ты закончишь читать, подумай, что Бог хочет сказать тебе этим текстом?

Часто бывает так, что во время чтения ты увидишь «просветленными очами сердца» (Еф. 1. 18) полную контрастов картину. Всмотрись в нее, постарайся понять скрытые в ней знаки и подумай, чему они тебя могут научить. Так поступала Божья Матерь, которая «сохраняла все слова сии, слагая в сердце своем… и размышляя, что бы это было» (Лк. 2. 19; 1. 29).

Библейские слова и образы – это импульсы, которые, если ответь на них, направят тебя к Богу. Он призовет тебя по имени и приблизит к Себе. Если ты будешь тих и сосредоточен – обратится к тебе, наполнит Своим светом и приоткроет Свои тайны. А возможно, все произойдет иначе: Бог сокроет Свое слово в твоем сердце, засеет его как семя в поле. И это слово со временем прорастет в тебе. Ты даже сам не будешь знать, когда (ср: Мк. 4. 26-32). Среди разнообразия клубящихся в голове мыслей появятся несущие покой, наполняющие тебя радостью и уверенностью: это будет свидетельство Бога в тебе самом (ср: 1. Ин. 5. 10).

**3. ORATIO**

Следующий этап - это молитва. Если во время чтения твое внимание привлекло одно слово, затронула одна мысль или образ - это была благодать чтения. Теперь очередь за благодатью ответа.

Божие Слово уже в твоем сердце, оно изменило его, расширило, одарило радостью и спокойствием. Ты готов творить добро. Ответь Богу на Его слово. Скажи, за что ты прославляешь Его, за что благодаришь и о чем просишь. А если во время чтения ты понял, что чем-то мог ранить Его сердце, попроси прощения: «Боже, будь милостив ко мне грешнику» (Лк. 18. 13).

Встать в правде, т. е. стать смиренным и сокрушенным перед величием Бога, позволяет перейти к четвертому этапу чтения, ибо «Бог гордым противится, а смиренным дает благодать» (1. Петр. 5. 5).

**4. CONTEMPLATIO ET ACTIO**

Четвертый этап - это пребывание в божественном присутствии и исполнение Его воли.

Чтение Библии не заканчивается умственной или произносимой вслух молитвой. Чтение Священного Писания побуждает к тому, чтобы как можно дольше оставаться с Тем, Кто любит тебя по-настоящему, со всеми твоими недостатками, независимо от твоего настроения или силы любви к Нему, Он любит тебя до конца (ср: Ин. 13. 1).

Осознание этого факта приведет к тому, что незаметно для окружающих в святилище твоей души все чаще будет устанавливаться абсолютная тишина, которая громче любого крика будет взывать: «Господь мой и Бог мой» (Ин. 20. 28), «Господи, Ты все знаешь; Ты знаешь, что я люблю Тебя» (Ин. 21. 17).

Такое отношение к Богу называется созерцанием. Можно ли прийти к нему сразу? Подобная близость к Богу возможна у тех христиан, которые регулярно, несмотря на все искушения, читают Библию; ежемесячно, а некоторые даже еженедельно, принимают участие в Божественной литургии и причащаются (ср: Ин. 6); которые свою жизнь строят согласно заповедям Божьим.

То, что человек может сделать наверняка, несмотря на всякие обстоятельства, это то, что он услышал как изъявление Божьей воли относительно себя. Во время чтения Священного Писания, а особенно Нового Завета, Иисус Христос обращается к нам со Своим приглашением: «Иди, и ты поступай так же» (Лк. 10. 37). Потому что так говорит Господь: «Не всякий, говорящий Мне: Господи, Господи, войдет в Царство Небесное, но исполняющий волю Отца Моего Небесного. Многие скажут Мне в тот день: Господи, Господи, не от Твоего ли имени мы пророчествовали? И не Твоим ли именем бесов изгоняли? И не Твоим ли именем многие чудеса творили? И тогда объявлю им: Я никогда не знал вас; отойдите от Меня, делающие беззаконие.

Итак, всякого, кто слушает слова Мои сии и исполняет их, уподоблю мужу благоразумному, который построил дом свой на камне; и пошел дождь, и разлились реки, и подули ветры, и устремились на дом тот, и он не упал, потому что основан был на камне.

А всякий, кто слушает сии слова Мои и не исполняет их, уподобится человеку безрассудному, который построил дом свой на песке; и пошел дождь, и разлились реки, и подули ветры, и налегли на дом тот; и он упал, и было падение его великое» (Мф. 7. 21-27).

Слово Божие необходимо воплощать в жизнь каждый день. Если ты приложишь к этому усилия, исполнится обетование Иисуса: «Кто будет исполнять волю Божию, тот Мне брат и сестра, и матерь» (Мк. 3. 35). «Слово жизни» (см: Ин. 6. 68; Флп. 2. 16) будет твоим проводником среди опасностей и приведет тебя к полноте жизни (см: 1. Ин. 3. 14).

В самом конце хочу дать тебе несколько советов, которые облегчат твои первые шаги в этом необычном путешествии в мир Библии:

**Итак, во-первых**

Никогда не начинай чтения Библии так, как читают другие книги - с начала. Наоборот, Библию надо читать с конца, начиная с Нового Завета. При этом важна очередность чтения. Лучше всего начать с истории появления Церкви, т. е. с Деяний святых апостолов; потом прочитать Послания св. Иоанна; четыре Евангелия; Послания св. Павла и завершить Посланиями других апостолов. Откровение св. Иоанна или Апокалипсис лучше оставить на потом. Несмотря на то, что эта книга описывает жизнь ранней Церкви, лучше сначала познакомится с апокалиптикой пророков, особенно Даниила и Иезекииля.

Ветхий Завет также не стоит начинать читать с Книги Бытия, потому что ее первые 11 глав – одни из самых сложных в Библии. Поэтому я предлагаю такую очередность:

1. Книга Премудрости Соломона.
2. Книга Премудрости Иисуса сына Сирахова.
3. Маккавейские книги.
4. Книга притчей.
5. Книга Иова.
6. Псалтирь.

**Во-вторых**

Никогда не обсуждай Священное Писание с людьми, от которых предостерегал возлюбленный ученик Иисуса, св. Иоанн (см: Ин. 13.23): «Дети, последнее время. И как вы слышали, что придет антихрист, и теперь появилось много антихристов, то мы и познаем из того, что последнее время. Они вышли от нас, но не были наши; ибо если бы они были наши, то остались бы с нами; но они вышли, и через это открылось, что не все наши» (1. Ин. 2. 18-19).

Будь внимателен и смотри, кто чем занимается (1. Кор. 12. 10): «Старайся представить себя Богу достойным, делателем неукоризненным, верно преподающим слово истины. А непотребного пустословия избегай; ибо они еще более будут преуспевать в нечестии, и слово их, как рак, будет распространяться» (2. Тим. 15-17).

«Знай же, что в последние дни наступят времена тяжкие. Ибо люди будут самолюбивы, сребролюбивы, горды, надменны, злоречивы, родителям непокорны, неблагодарны, нечестивы, недружелюбны, непримирительны, клеветники, невоздержны, жестоки, не любящие добра, предатели, наглы, напыщенны, более сластолюбивы, нежели боголюбивы, имеющие вид благочестия, силы же его отрекшиеся. Таковых удаляйся.

К сим принадлежат те, которые вкрадываются в домы и обольщают женщин, утопающих во грехах, водимых различными похотями, всегда учащихся и никогда не могущих дойти до познания истины.

Как Ианний и Иамврий противились Моисею, так и сии противятся истине, люди, развращенные умом, невежды в вере. Но они не много успеют; ибо их безумие обнаружится перед всеми, как и с теми случилось.

А ты последовал мне в учении, житии, расположении, вере, великодушии, любви, терпении, в гонениях, страданиях, постигших меня в Антиохии, Иконии, Листрах; каковые гонения я перенес, и от всех избавил меня Господь.

Да и все, желающие жить благочестиво во Христе Иисусе, будут гонимы.

Злые же люди и обманщики будут преуспевать во зле, вводя в заблуждение и заблуждаясь.

А ты пребывай в том, чему научен и что тебе вверено, зная, кем ты научен.

Притом же ты из детства знаешь Священные Писания, которые могут умудрить тебя во спасение верою во Христа Иисуса.

Все Писание богодухновенно и полезно для научения, для обличения, для исправления, для наставления в праведности, да будет совершен Божий человек, ко всякому доброму делу приготовлен» (2. Тим. 3. 1-17).

**И в-третьих**

**LECTIO DIVINA** («Божественное чтение» или молитвенное чтение Священного Писания) нуждается в книгах-комментариях, с помощью которых нам будет легче понять святые тексты, написанные тысячи лет назад. Надо постараться найти хорошие комментарии к библейским книгам, библейский словарь, которые будут под рукой всякий раз, когда ты откроешь Священное Писание.

Да благословит тебя Господь и да одарит Своей благодатью, светом и миром!

*О. Людвиг Мычельский*

**Интернет-ресурс: http://www.my-bible.info/biblioteka/pdf.html**